
JOALA 
 

1 
 

TODO ES POSIBLE 

LA EXTRAORDINARIA HISTORIA DE LA ESTRATEGIA DEL DAR EN EL 

CORAZÓN DE LA VIDA 

 

En el corazón mismo de la materia se esconde un secreto extraordinario: 

El regalo absoluto del mundo vivo, siempre hacia más abundancia y diversidad. 

Hoy tenemos todas las claves en mano para volver a ello. 

Solo nos falta un detalle: 

Cambiar totalmente de paradigma. 

Comprender las leyes fundamentales de lo vivo, aplicarlas y transformar el mundo 

para los próximos 3000 años. 

Hoy — justo hoy — todo es posible. 

 

La autora, Anaëlle Théry. Experimentadora de campo, formadora, autora para niños y 

de “Bienvenida Sintropía, un jardín de abundancia desde los principios hasta el 

terreno” (Edición Terre Vivante). 

Apasionada por la pedagogía, la adaptación resiliente a los cambios climáticos y la 

búsqueda de un lugar justo y beneficioso para el ser humano en los sistemas vivos. 

Para profundizar: 

• Leer las referencias y bibliografías utilizadas. 

• Encontrar versiones del texto en varios idiomas, imprimirlas o escucharlas en 

podcast. 

• Leer los comentarios de científicos, activistas y practicantes de campo. 

• Saber más sobre la sintropía... 

Visita joala.fr/en 

 



JOALA 
 

2 
 

Este llamado está dedicado a todos los precursores, los filósofos, los investigadores, 

los pedagogos, los practicantes, los defensores, los narradores y los amantes que han 

dedicado desde hace décadas su tiempo y su energía al servicio del mundo vivo. 

A cada uno de ustedes, del pasado, presente y futuro, gracias. 

Un agradecimiento especial por el trabajo de Ernst Götsch, Robin Wall Kimmerer, Allan 

Savory, Philippe Descola, Baptiste Morizot y Geneviève Michon. 

Este texto no se desarrolla de forma lineal. Se inspira en las tradiciones narrativas de 

algunas tribus de la Amazonía. Se compone en círculos que retoman cada vez los temas 

principales, para tejer nuevos vínculos, abrir horizontes y profundizar el mensaje. 

 

Todo es posible 

 

El mundo vivo es potencia. Una fuerza profunda, inmemorial, que trasciende el tiempo y 

el espacio. Una potencia ilimitada que se despliega en todas partes. Desde las 

profundidades abisales hasta las cavernas ciegas, desde los glaciares hasta las montañas 

tropicales. Por todas partes, la vida se despliega en un incesante ballet de nacimientos, 

transformaciones y muertes. Cada muerte deja su entorno más fértil, más complejo. El 

mundo vivo no deja de tender hacia la abundancia. 

No importa si las estrellas giran y los milenios se desmoronan para pasar de la roca 

solitaria al suelo de un bosque profundo… No importa: el tiempo no tiene conciencia de 

sí mismo. 

Un charco de agua dejado al sol sobre un pedazo de asfalto estará lleno de vida en unas 

pocas horas. Microscópicas piezas de un sistema gigantesco. Lo diminuto a nuestros ojos 

se adapta a todo, incluso a nuestras peores locuras. Hongos y bacterias nuevas se 

descubren cerca de turbinas en accidentes nucleares o en los océanos de plástico. 

El mundo vivo es un laboratorio sin límites de pruebas y errores, para que cada organismo 

se adapte en constante interacción con su entorno. Vegetal o animal, el mundo vivo tiende 

siempre hacia más complejidad y diversidad. Esa es la ley: cada vez más diversidad, más 

complejidad, y en constante adaptación. Hacia una abundancia cada vez mayor. 

Nada detendrá el proceso del mundo vivo. 

Nueva Zelanda. Entre Picton y Kaikoura los kilómetros pasan y las colinas se 

suceden. Aquí la industria maderera es poderosa. Todos los bosques nativos han 

sido quemados o arrancados, reemplazados por gigantescas plantaciones de 

pinos, de mejor rendimiento, y principalmente para la exportación. El pino —que 

no es originario de la región— ha hecho algo al suelo. La uniformidad ha agotado 

el sistema de abundancia desarrollado hoja por hoja durante milenios. Después 

de la cosecha de los troncos, las colinas quedan desnudas, cubiertas de una hierba 

pobre y amarilla en este final de primavera. En cientos, en miles de hectáreas, las 

colinas están devastadas. El resto de la tierra cultivable es arrastrado por las 

pendientes, las fuentes de agua a menudo están secas. Monocultivo, 



JOALA 
 

3 
 

empobrecimiento del reservorio genético, control y gestión. Todo lo que 

simplificamos nos vuelve más débiles. 

¿La industria maderera es poderosa? – No durará mucho. 

¿Qué es el tiempo, después de todo? Una idea que usamos para descontar la Historia, y 

así, tomarnos en serio. Un calendario que cambia según el humor y el ocupante del trono. 

Un dictador social que corta los días y los años en rebanadas bien definidas. Otra ilusión: 

el tiempo fluye de manera diferente para un satélite que en las llanuras terrestres, y los 

ingenieros deben corregir constantemente esa diferencia para que nuestros ordenadores 

estén a la hora. 

Pero ¿qué significan la urgencia o el fin de semana para una larva de hormiga en plena 

metamorfosis, heredera de 150 millones de años de interacciones y adaptación, cuyas 

hermanas cubren todo el planeta? ¿Qué significa el apego al paso del tiempo para una 

semilla que florecerá durante dos días, después de 50 años de silencio, esperando la 

próxima vibración de la lluvia? ¿Y para el árbol que ya germinaba antes de la llegada de 

los primeros humanos a las tierras que lo rodean? 

Nacimiento, transformación y muerte y, sobre todo, cada vez más posibilidades. 

¿Posibilidades, pero de qué tipo? 

 

El corazón de la materia 

 

Gracias al motor, a la energía primaria del sol transformada en materia. Magia pura. No 

hace falta recurrir a mundos paralelos ni a inteligencia artificial para maravillarse: lo 

verdaderamente extraordinario está ahí, en la fotosíntesis. 

Imagina un suelo de roca y temperaturas extremas. Algunos líquenes se aferran 

a las grietas y fisuras. Ciclan, mueren, y los pequeños nidos en la roca reciben 

un regalo invaluable: la creación de materia a partir de casi nada tangible. 

Energía solar, componentes del aire, un poco de agua y tiempo: entre el 97 y el 

98 % de la masa vegetal que se descompone proviene del proceso de 

fotosíntesis.                                                                                                           

Es el único valor añadido del mundo: la creación de materia carbonada, es 

decir, de azúcares, por células especializadas. Prácticamente creación pura: 

magia allí donde se mire.                                                                                       

El cuerpo de la planta que se descompone aporta las condiciones para que otras 

vidas más exigentes se establezcan. Vidas diminutas y raíces, hojas algo más 

grandes que, ciclo tras ciclo, enriquecen el humus.                                        

Siglos después, la copa se desborda: el nido de roca rebosa hacia una grieta 

vecina que también se llena. Pasa un ciclón. Todo es arrasado. Todo debe 

rehacerse. No importa: el tiempo no tiene conciencia de sí mismo, y el mundo 

vivo nunca se detendrá. 

Dos cosas que observar. Primero: el motor de la vida y del mundo visible se basa en el 

agua y en la energía de los azúcares producidos por las plantas. Por consecuencia, la 



JOALA 
 

4 
 

fotosíntesis es la causa de la creación de los suelos -la tierra sobre la que caminamos-, de 

la atmósfera respirable -cada una de nuestras inhalaciones-, y de la totalidad de las 

cadenas alimentarias -todo lo que nos nutre-. 

Todas nuestras civilizaciones dependen de ella —la mayoría ha desaparecido por causa 

de la deforestación—. Y nuestras economías también están basadas en la fotosíntesis —

desde la informática hasta el petróleo, comenzando por la agricultura—. 

Segundo: un suelo desnudo o cubierto de cemento representa tiempo en el que el mundo 

vivo se debilita, tiempo sin valor agregado, simplificado, descomplejizado, mortífero. 

Y como recordatorio: pensemos lo que pensemos, formamos parte del mundo vivo. 

 

Interdependencia 

 

Una plántula, un simple brote que despliega sus hojas, es heredera de millones de años 

de interacciones y transformaciones constantes. Es la suma y la continuación de la 

impermanencia del mundo vivo. Siempre en movimiento. Siempre cambiante. El suelo 

donde se desarrollan sus raíces es la suma acumulada de cada líquen, cada brote, cada 

planta, cada bacteria y cada ciclo de vida animal que la precedieron. 

Caminamos constantemente sobre el mayor regalo que la vida se hace a sí misma: la 

muerte dada y transformada de todas las partes, de todos los ciclos de vida que la 

componen. 

Los sistemas vivos tienen como reglas fundamentales la impermanencia y el movimiento 

constante hacia una mayor diversidad, complejidad y abundancia. Y la esencia máxima 

de la abundancia se encuentra donde menos se espera. Muy lejos de los clichés de la ley 

del más fuerte. 

El mundo vivo ha elegido la estrategia de la generosidad. Un don casi absoluto. Porque 

cada vida, cada organismo —sea vegetal o animal— siempre deja su entorno más fértil 

al marcharse. 

Lo increíble es que una especie siempre prepara las condiciones para las que vendrán 

después. Al cabo de una estación o de un siglo, sus propios descendientes, debido a la 

riqueza que deja, ya no estarán adaptados a ese entorno. Irán a desplegar sus herramientas 

y funciones en otro lugar, perfectamente adaptadas a una situación o a un suelo en 

particular. 

Porque el suelo siempre expresa lo que necesita para avanzar hacia la abundancia. Cada 

característica de las raíces, cada función, cada herramienta de las plantas que crecen en 

un entorno tiene su papel que cumplir. No existen las malas hierbas. Solo existe esta 

tendencia exaltada hacia una riqueza y diversidad cada vez mayores. 

Como casi todos los árboles, los robles nacieron en los trópicos y se 

establecieron por todo el mundo. 

Imagina lo que representa una bellota: energía, adaptación, genes y azúcar 

acumulados día tras día a través de las estaciones. Un concentrado de todos los 



JOALA 
 

5 
 

posibles. 

Y cada otoño, miles de ellas son lanzadas al azar, hacia lo desconocido.              

En toda la vida de un árbol, entre 1 y 5 millones de bellotas serán arrojadas sin 

medida, para que de ellas solo entre 1 y 5 robles lleguen a la edad adulta como 

descendientes directos. 

¡Qué locura!                                                                                                           

Y no es un desperdicio. Es la estrategia del mundo vivo, que la biología puede 

traducir así: 

La vida, primero. 

La especie, luego. 

El individuo, después. 

La mayoría de las semillas terminarán mordisqueadas, devoradas, compostadas, o sus 

hojas comidas apenas salidas de su envoltura. Pero no importa. Porque la vida será más 

fértil. Miles de animales, insectos y hongos vivirán de ese manto de bellotas, decenas de 

especies vegetales aportarán su propio potencial al humus. Esa red de interacciones, de 

robustez, de azar y de resiliencia dinámica ofrecerá a unas pocas bellotas las condiciones 

necesarias para prosperar. Y dos siglos después, un descendiente habrá desplegado su 

ramaje. La madera, las hojas y las raíces del árbol madre —compuestas de aire, de sol y 

de tiempo— habrán vuelto casi por completo a la tierra. Y la tierra será aún más fértil. 

Siempre más fértil. 

A menos que inventemos la agricultura. 

 

Constructores del polvo por venir 

Hemos construido civilizaciones gigantescas y magníficas pensadas para la eternidad: 

los imperios de China, de África, del Medio Oriente, los pueblos incas, griegos o romanos, 

o los imperios coloniales. Todos han estado basados en una sola maldición: "Cultivarás 

la tierra, y la tierra no hará más que empobrecerse." 

Comenzado hace unos 12.000 años, el control de la producción no ha dejado de contrariar 

las leyes fundamentales del mundo vivo, y nos hemos agotado en la tarea, simplificando, 

descomplejizando, a fuerza de deshierbe, labranza, quema y monocultivo. En 120 siglos 

hemos perdido el 92 % de la fertilidad de los suelos y creado los mayores desiertos del 

mundo. Dos tercios de las tierras emergidas están en proceso de desertificación, y el resto 

colapsa. 

Los océanos agonizan, asfixiados bajo nuestros desechos, y se pierden un poco más con 

cada barco de arrastre o ballenero que pasa. Entre represas, contaminación y desvíos, los 

ciclos del agua dulce se agotan buscando sentido. 

Esto, ya lo sabemos. Pero podemos hacer algo más que ser destructores en jefe. 

Podemos ser co-actores de la abundancia. Hoy. Cambiar el mundo, transformar nuestro 

pensamiento, proteger el océano de nosotros mismos y plantar un jardín. Y terminar 

contagiando a los vecinos. 

Hoy —solo hoy— todo es posible. 



JOALA 
 

6 
 

Tomemos al azar uno de esos imperios creados para durar para siempre y 

reducidos a polvo y ruinas: el Imperio romano. 

Como todos los demás, empezó siendo pequeño y se alimentó de las tierras 

vecinas. 

Campos cada vez más pobres año tras año, luego dejados en barbecho, una 

pausa en la que el mundo vivo retomaba sus derechos, volvía hacia la 

abundancia… hasta que los agricultores y colonos volvían. 

Luego llegaron más población, más necesidades, menos espacio y menos 

descanso para la tierra. 

Se usaba estiércol animal y humano, se justificaba la esclavitud y la miseria con 

decretos divinos y políticos. 

Después, cuando las tierras ya no bastaban para los estómagos y el poder, 

también se justificaban las colonias y la anexión del vecino con arrogancia y 

una pretendida superioridad. En resumen: se construye un imperio. En el 

apogeo del Imperio romano, los campesinos italianos apenas podían 

alimentarse a sí mismos, y eran los cereales del Nilo y del Medio Oriente los que 

aseguraban el pan cotidiano. 

Controlar, simplificar, empobrecer y luego colonizar. Siempre el mismo estribillo. Ningún 

imperio, ninguna sociedad puede desarrollar otra cosa que no sea miedo a la escasez, 

avidez, violencia y destrucción, si no respeta las leyes fundamentales del mundo vivo. 

Vayamos más lejos aún. Una sociedad beneficiosa para quienes la componen solo puede 

basarse en el fundamento inquebrantable de las leyes de la vida. 

Y partiendo de ahí, todo es posible. 

 

Materia prima 

¿La fotosíntesis, entonces, sería el único valor añadido del mundo, el primer motor de la 

abundancia? 

Pongamos por ejemplo un tronco. El 97 a 98 % de esa materia seca se desarrolló a partir 

de un poco de agua, energía solar y componentes del aire. Materia a partir de casi nada 

tangible. Un 98 % de magia pura. Juega con las cifras y haz cálculos ingeniosos. Intenta 

imaginar el peso de la totalidad de los organismos vivos en la Tierra, océanos incluidos: 

el 82 % de esa masa está compuesta únicamente de vegetación. 

Más de ocho décimos del peso total del mundo vivo está compuesto de plantas...Los seres 

humanos, por su parte, representan apenas el 0,01 % del peso total. 

La sistémica del don y de la generosidad comienza desde el principio, mucho antes de 

que nuestros ojos perciban la abundancia. Con un liquen sobre un lecho de roca, en la 

más mínima grieta de un muro viejo. Las condiciones son difíciles. Y cuanto más duras 

son las condiciones, más completo es el don. El liquen es la alianza entre un hongo y un 

alga, dos organismos distintos que se han abierto por completo el uno al otro para crear 

algo más grande, más complejo y resiliente. Apenas hemos identificado unas 18.800 



JOALA 
 

7 
 

especies de líquenes, de las cerca de 250.000 que se estima que existen. Tantas locuras 

creativas y fronteras abolidas. 

 

Disturbio 

Cric-crac todo el día, desde la copa de los árboles hasta el suelo de los claros 

del bosque. 

Pájaros, monos, insectos, herbívoros de todos los tamaños: todos se alimentan y 

viven mordiendo, rompiendo, cortando hierbas, ramas y hojas. 

Un disturbio constante y específico del entorno, según sus necesidades. Ahora 

bien, podar, cortar o digerir la vegetación —además del disturbio provocado 

por las inclemencias del clima— es la estrategia del mundo vivo para desplegar 

siempre más abundancia. La materia orgánica cae al suelo para formar humus. 

Las plantas que quedan tienen más acceso a la luz. 

Una información simple y directa circula dentro de la planta podada, y pasa por 

las raíces hacia sus vecinas: “¡Atención, hay que crecer!” Y la fotosíntesis se 

reactiva con más fuerza, haciéndose más resistente a insectos y enfermedades. 

El disturbio genera siempre más verde, más valor añadido. 

Cuanto más grande es el animal, mayor es la perturbación que produce, mayor es el efecto 

multiplicador sobre la fotosíntesis, mayor es la riqueza. Un rebaño de miles de bisontes o 

gacelas, o una docena de diplodocus, no se conforman con unas pocas hojas para la cena. 

Sus interacciones y la perturbación del medio durante su vida, así como la 

descomposición de sus cuerpos tras su muerte, traen siempre más abundancia. 

No se dirá lo suficiente: todo organismo vegetal o animal deja su entorno más fértil al 

partir. 

Recordatorio: 

Nosotros formamos parte de los animales grandes. Necesitamos sistemas abundantes y 

complejos para alimentarnos. Para vivir. Con o sin supermercados. 

La perturbación animal es fundamental. Sí, pero... La agricultura no es nuestro mayor 

defecto. 

Mucho antes de inventar el arado, apenas armados con silex tallado y dotados de fogatas, 

ya modificábamos el ciclo de las lluvias mediante la quema de bosques y habíamos 

exterminado en gran parte a los grandes mamíferos con los que convivíamos. 

La megafauna —con sus perezosos de 6 metros de altura, sus canguros tres veces más 

grandes que los actuales, sus tigres dientes de sable, sus herbívoros de varias toneladas— 

fue tan impactada por nuestros ancestros que olvidó cómo sobrevivir. Y en esa época, en 

todo el planeta, éramos apenas la mitad de la población actual de Londres. 

Además, se estima que la actividad humana ha destruido el 85 % de la biomasa animal. 

Sin contar todas las perturbaciones asociadas... Y ¡zas!, otro motor de abundancia perdido. 



JOALA 
 

8 
 

Dentro de la biomasa animal que queda en la Tierra, la gran mayoría de los mamíferos 

viven en pastizales sobrepastoreados controlados por humanos, o en corrales de engorde, 

completamente desconectados de los vínculos de reciprocidad positivos. 

Cada vez que observamos a uno de estos animales "fuera del suelo", impedido e incapaz, 

por sus interacciones, de crear más riqueza en su medio, podemos constatar 

sistemáticamente un gran, un inmenso sufrimiento. Y eso sin mencionar la contaminación 

asociada. 

 

La pirámide es un círculo. 

 

La cascada trófica es otra palanca para la abundancia. Imagina especies clave en la 

arquitectura del mundo vivo. Lobos, ballenas, leones, castores, nutrias, por nombrar solo 

los más conocidos. Especies que, por su presencia, regulan a las demás y permiten la 

instalación de nichos ecológicos y una gran biodiversidad. Es inusual pensarlo así, pero 

el león depende de la vitalidad de la pradera en la que pastan las gacelas. Todo 

«depredador» depende de la fotosíntesis, pero por el equilibrio dinámico que su presencia 

impone, también es su garante. No hay pirámide, solo círculos de reciprocidad tejidos con 

interacciones complejas. 

¿Matar a los grandes depredadores (como los lobos) o a los reguladores (por su piel, por 

ejemplo)? Es todo un sistema que se derrumba. Para comprender esta lógica, hay que salir 

del hábito de asociar pirámides de valores a todo lo que miramos. Es demasiado fácil 

pasar del «depredador» bien instalado en lo más alto de la cadena alimentaria a un género 

humano autoproclamado a la cima de la evolución. Una escala de valores justifica una 

escala de poder y violencia asociada. Una violencia estructural que encontramos en todas 

partes: en el vocabulario o el acto de propiedad, la historia y la formación de las 

sociedades, la esclavitud y la extracción de «recursos», los géneros, la educación o el 

color de la piel. No podemos salir de estas estructuras sin transformar lo fundamental, es 

decir, beber, comer, dormir a salvo e interactuar dejando los ambientes cada vez más 

fértiles y diversos. 

La buena noticia es que podemos encontrar el equilibrio al borde del precipicio. 

La mala noticia es que vamos a tener que evolucionar un poco. 

Empezando por el jardín. 

 

Una jungla de Abundancia 

 

Un verano con una ola de calor en un rincón de Francia. Este huerto comenzó 

hace dos inviernos sobre una tierra de escombros, arcilla y grama. Al trabajar 

el jardín en sintropía —es decir, con más complejidad, fotosíntesis, perturbación 

y teniendo en cuenta las necesidades de las plantas para la sombra y el sol— la 

magia sucedió. En pocos meses, el terreno se convirtió en una jungla de varios 



JOALA 
 

9 
 

metros de altura, con muy poco riego, y como resultado, una cosecha increíble. 

El suelo está transformado, rebosante de vida. Cada gesto aporta más. Se está 

bien ahí dentro. La belleza siempre forma parte de un lugar de abundancia. 

Tres años después, y siempre en sintropía. Las plantaciones de frutales y pequeños frutos 

del bosque son autónomas en biomasa desde la primera primavera. Un solo riego en el 

verano de los dos primeros años. Todo está verde, zumbante, exuberante. Los árboles 

crecieron el doble de rápido que en un sistema simplificado. 

Un agricultor feliz (muy feliz) puede contar con un 8% de materia orgánica en el suelo. 

Es una materia negra que almacena nutrientes, agua y carbono. El promedio de tierras en 

Francia está por debajo del 2%. Para pasar de 2 a 8%, haría falta traer 44 semirremolques 

de compost por hectárea. Lo que implica máquinas pesadas, petróleo y el 

empobrecimiento de otro ecosistema. Los «residuos» verdes son un tesoro, pero 

suponiendo que se busque enriquecer todas las tierras del país, ni siquiera habría 

suficientes ciudades para producir la cantidad necesaria. 

Especialmente si cada temporada de cultivo empobrece de nuevo la tierra... 

En tres años de sintropía en el futuro vergel después de la plantación, ni una 

carretilla de estiércol o paja ha entrado. Una fotosíntesis densa, plantas en cada 

estrato, perturbación. Y 9 puntos porcentuales adicionales de materia orgánica 

en tres años. Somos animales del sistema de abundancia: el objetivo asumido es 

subir la tasa de oro negro hasta el 25%. 

No hay pirámide de violencia aquí, sino ciclos de interdependencia y bucles de 

retroalimentación positivos con las perturbaciones inherentes a los ciclos de la vida. 

 

Todo está conectado… 

 

Tomemos un organismo, un sistema, una región climática. Todos están compuestos de 

partes, de otros organismos y de sistemas. Observa un cuerpo, una célula, un árbol y un 

bosque. Detalla la totalidad de los afluentes de un río o el conjunto del ecosistema marino 

de una medusa o de un tiburón. Todos son sistemas-organismos en interacción y 

modificación constantes. Cada uno está compuesto de un número incontable de otros 

organismos que a su vez forman organismos más grandes. 

 

Entre las combinaciones de ADN en el vientre de la gallina y la puesta de un huevo, entre 

la evolución del embrión, el polluelo y el viejo gallo, años después comido por un zorro, 

la alimentación, la forma, el tamaño, los aprendizajes y las interacciones evolucionan 

constantemente. Lo mismo ocurre con tu propio cuerpo, con un roble, con una especie 

que atraviesa varios millones de años, con la composición y las corrientes de un océano 

entero. 

¿Qué es un organismo o un sistema? Un rompecabezas fractal multidimensional 

compuesto y componente que evoluciona en el tiempo y el espacio. Simplemente. 



JOALA 
 

10 
 

Hay que estar loco o ser economista para pensar en una especie o individuo como 

separado de los miles de millones de interacciones que lo tejen y de todas aquellas de las 

que proviene. Para creerlo independiente, permanente, casi inmortal. 

Compuesto, componente y relacionado a la totalidad de los sistemas vivos desde hace 

miles de millones de años, cada especie y organismo utiliza sus herramientas (sus 

características morfológicas) para realizar sus funciones (sus roles e impactos en las 

interacciones en la red de la vida). Con el objetivo siempre renovado de tender hacia la 

abundancia. Para estar saludable y asegurar su propio dinamismo, un individuo, un 

sistema o una célula deja sin cesar su entorno más fértil – y se pone así al servicio del 

mundo vivo. 

Un organismo es siempre interdependiente de la salud de quienes lo componen y de los 

organismos más grandes de los que forma parte. 

Para nosotros, como sistema y organismo humano, se abre una relación profunda e íntima 

con el resto del mundo vivo. Una resonancia que se vuelve a aprender. 

 

...evidentemente. 

 

La ley del más fuerte es una invención humana que nos permite justificar la barbarie. Pero 

no resulta ni 'natural' ni lógico desde el punto de vista de la biología o del enfoque 

sistémico. La interdependencia de cada organismo en el inmenso entramado de los 

sistemas vivos no permite a ninguno suplantar a los otros, ni negarse a jugar el juego del 

movimiento hacia la abundancia y la diversidad. Cada uno tiene sus roles, sus funciones, 

su justeza. 

Los grandes depredadores deben su supervivencia y la de sus descendientes al respeto de 

un equilibrio sutil y dinámico que la coevolución con su entorno les ha permitido 

establecer inconscientemente. Los grandes depredadores, al igual que los monstruos 

marinos del Cretácico Superior o las hordas de renos salvajes, son interdependientes con 

la fotosíntesis. Salir de las leyes profundas del mundo vivo es entrar en un ciclo de 

destrucción y empobrecimiento. Pensarse superior es debilitarse a uno mismo. 

El dar es la llave oculta mostrada a los ojos de todos, la llave en el corazón de todos los 

sistemas vivos. 

Debemos y podemos dejar los jardines, los bosques y las estepas cada vez más fértiles, 

más vivos, más complejos al final de cada estación y después de cada cosecha. Tenemos 

los conocimientos y las herramientas para invitar a tanta abundancia que podemos entrar 

en esta lógica del dar respondiendo ampliamente a nuestras propias necesidades. 

A muy corto plazo, de todos modos, no tenemos elección. 

 

El suelo es casi inexistente. Algunos mechones de hierbas secas y polvo que el 

sol quema y de donde la lluvia se evapora tan rápido como cae. Pero todo eso 

va a cambiar. El ganado se desplaza en rebaños cada día de un punto a otro, 

como cuando los depredadores los empujaban a agruparse para defenderse. 



JOALA 
 

11 
 

Comen y por tanto perturban la pradera, dejando detrás un mantillo mezclado 

con orina y excrementos que fertilizan la tierra. Unos años después, a fuerza de 

perturbaciones animales dirigidas, la sabana es verde con hierbas altas, los 

árboles y arbustos han crecido, el agua corre todo el año en los arroyos que 

antes estaban secos. El trabajo de una vida de un hombre — la gestión holística 

— ha permitido en los cinco continentes y en zonas semi-desérticas devolver la 

abundancia a más de 37 millones de hectáreas. Una vez más, todo es posible. A 

condición de aceptar un profundo cambio de nuestra visión. 

 

Los rebaños salvajes — y la gestión holística — dejan el entorno cada vez más fértil, más 

vivo y resiliente. Para “luchar contra el cambio climático”, algunos países anuncian que 

van a imponer un impuesto sobre el gas metano del ganado bovino. Mientras que, dejados 

en un sistema de interacción positiva de perturbación, los bovinos en cuestión permiten 

almacenar una gran cantidad de carbono en los suelos. Los parques de engorde en Estados 

Unidos están al lado de casi desiertos. La solución está tontamente al lado del problema. 

Irlanda incluso tiene el objetivo de matar a decenas de miles de vacas. Los animales no 

son el problema, es nuestra manera de criarlos la que está equivocada. 

 

En los océanos, la misma lógica se aplica. Los seres vivos más grandes permiten regular 

el clima a escalas gigantescas que la geoingeniería ni siquiera puede imaginar. Por lo 

tanto, está más que contraindicado matar ballenas y 80 millones de tiburones por año... si 

deseamos frenar el desajuste climático. 

 

¿Realmente es útil destruir la potencia de los grandes equilibrios por estupidez y avaricia? 

Nuestras necesidades no son tan grandes. 

 

En el movimiento del mundo 

 

Pero no se trata solo de producir para los humanos. ¿Producir? Quien “produce” puede 

pretender poseer su producción. Pero es la semilla la que despliega el árbol o la planta, es 

la oveja la que lleva al cordero. 

Nuestro vocabulario nos permite sustituirnos a la inteligencia profunda del mundo vivo. 

Creernos gestores sabios y propietarios dueños. Si podemos influir en las condiciones 

para recoger cierta producción, de ningún modo somos dioses creadores. En lo que 

creemos producir, la red salvaje del mundo vivo lleva por todas partes su marca: desde 

las bacterias omnipresentes hasta los microorganismos que permiten al suelo nutrirse y 

existir. Desde la huella de los últimos millones de años de interacciones que crearon el 

porte y la rugosidad de la corteza de un árbol hasta el sutil baile de la polinización del 

viento y los insectos. Nada sale del sombrero por magia. Estamos en permanente deuda 

con los sistemas biológicos. Nuestra vida misma depende de ello. 

 

Nunca seremos creadores y, por tanto, “productores”. Pero podemos hacer todo lo posible 



JOALA 
 

12 
 

para que el tejido dinámico y sus miríadas de interacciones se desplieguen hacia un 

objetivo dado. Siendo incapaces, eso sí, de comprenderlo todo y, sobre todo, de 

controlarlo todo. Y eso está bien, un poco de humildad nunca ha hecho daño a nadie. 

Se trata de pasar del vínculo asistido/destructor al vínculo de reciprocidad. 

 

Por tanto, no podemos inclinarnos sobre la tierra solo para las necesidades humanas. 

Podemos frenar nuestra avaricia mortífera y acoger más cosecha, en menos espacio, 

dejando el entorno más fértil y diverso cada temporada. Cuidando tanto de los vínculos 

humanos como de la resiliencia alimentaria local. 

 

¿Cómo podemos pretender producir, gestionar, controlar o proteger sistemas y dinámicas 

de una complejidad inconcebible? Ellos nos han constituido y creado como seres 

biológicos. 

Pretender ser los gestores inteligentes de este planeta sería a la vez orgulloso, fuera de 

lugar —y completamente falso. Debemos abrir de nuevo espacio para lo salvaje, espacio 

para nuestra humildad. Sobre todo, debemos aceptarlo. Aceptar su presencia en nosotros, 

a nuestro alrededor, y dejarle mucho más espacio en nuestra forma de pensar. 

 

Milenios de ensayos y errores han desarrollado herramientas de una increíble 

sofisticación para cada organismo. Esta multitud de tecnologías —picos o raíces, 

equilibrio químico, planeo y ramaje, células especializadas, vista, oído, tacto, olfato, rigor 

matemático en la disposición de los brotes de un árbol—, estas locuras extraordinarias 

están en constante adaptabilidad. Cada una tiene funciones en el inconcebible entramado 

de los seres vivos. Cada una tiene su rol que desempeñar. 

 

La diversidad de la vida salvaje asegura nuestra propia seguridad alimentaria, nuestra 

propia salud. Nutre permanentemente nuestra capacidad de resiliencia como organismo 

biológico y garantiza la perdurabilidad de nuestra especie. Dejémoslo circular y 

desplegarse sin creernos superiores. Démosle espacio para inventar la cicatrización del 

mundo que hemos destruido. 

 

El mundo vivo es poderoso y tiende hacia la abundancia. Nosotros somos parte del mundo 

vivo. 

Podemos volver a escuchar. Volver a ser aprendices. 

 

Un equilibrio dinámico 

 

Y, por la misma lógica, ningún organismo tiene interés en sabotearse a sí mismo. Ninguno 

conocerá plagas si está en buena salud. 

En los sistemas vivos, estar sano significa que el organismo en cuestión utiliza sus 

herramientas para cumplir sus funciones en un movimiento continuo hacia la abundancia. 



JOALA 
 

13 
 

La energía generada por la fotosíntesis es valiosa. Si una planta o un sistema deja de ser 

útil para el movimiento hacia la abundancia, su energía se recicla y se reajusta. Ni falsas 

apariencias ni excusas, no hay escapatoria. Si una planta está en su lugar en el momento 

y sitio adecuados, en un contexto donde sus interacciones benefician al conjunto, no será 

afectada. 

Como todos dependen unos de otros, no puede haber “plagas”. Las especies destructoras 

o las enfermedades son indicios de que los sistemas están dañados o en proceso de 

reequilibrio. Estos “depredadores” no son por tanto el problema, sino profesores e 

indicadores. Si algunos sistemas recuperan el equilibrio con más facilidad, a veces hacen 

falta milenios después de un choque entre dos ecosistemas o tras una extinción masiva. 

Como todos dependen del conjunto, las nociones de “naturaleza” y “recursos” no tienen 

sentido. Esas palabras podemos rechazarlas fuera de nuestros cuerpos y de nuestro día a 

día. El mundo vivo, en cambio, se impone permanentemente, no es negociable.  

También implica que no existen “recursos” para “explotar”. Porque si somos parte 

intrínseca de los sistemas vivos, ¿cómo podemos arrancar una parte de nosotros mismos 

o la vitalidad de lo que nos está asociado? 

 

Vivos 

 

Como ser sensible, cada una de mis células y cada parte de mi cuerpo es la suma única 

de la totalidad de las interacciones del mundo vivo desde el principio del mundo. Los 

átomos que me componen son tan viejos como el universo mismo. Como todos los demás 

seres, soy hijo de la alianza de dos potencias de vida: el agua y la fotosíntesis. Ellas me 

nutren día tras día, ofrecen aire a mis pulmones, sombra en verano, calor en invierno, 

agua todos los días del año. 

Lo que me define en el tejido de lenguas y culturas, la identidad que la Historia me ha 

moldeado: todo procede de la fuerza primaria de la fotosíntesis, todo está conectado a 

ella. ¿Cómo no ser conscientes de cada paso que damos sobre esta tierra, en complicidad 

con ella y los miles de millones de seres vivos que la componen? 

Como dice un proverbio indio: es la manera de caminar sobre la tierra lo que hace que la 

tierra sea sagrada. 

Si el dar es el primer movimiento de este mundo, la gratitud es el segundo. Una gratitud 

profunda, un “gracias por todo” que permanece como la primera intención del día. 

Gracias. 

La gratitud es la hermana del amor. Podemos sembrar, podar, tomar conciencia, y a 

nuestro turno dejar el mundo más fértil y vivo que el día en que por primera vez el suelo 

nos sostuvo. 

Gracias. 



JOALA 
 

14 
 

El jardín es un espacio de siembra y cosecha, de planificación y de juego. El jardín es un 

espacio de posibilidades e incógnitas, de gratitud. Un templo alegre, impermanente, 

interdependiente y compuesto —entre otros— por el jardinero. 

El jardín, pero también el mundo vivo y salvaje que nos constituye, y del cual somos una 

pequeña pieza. 

La avaricia y la destrucción no deben darnos miedo. Ciertamente deben frenarse, pero 

están destinadas a la autodestrucción y al sinsentido. Cuando se convierten en norma de 

una civilización, ésta se extingue. La Historia se repite una vez más. No tienen lugar en 

un mundo moldeado por el dar. Nadie puede agradecer a su madre por la vida que da 

teniendo avaricia en el corazón y armas en la mano. 

 

Todo lo que simplifica nos hace más débiles 

 

Creemos en la gestión y el control. Estas creencias nos llevan sistemáticamente a la 

simplificación y al callejón sin salida de los productos químicos, la contaminación, el 

despilfarro organizado y el empobrecimiento. Nos arrastran a la alteración de todos los 

ciclos del agua. Nos hacen crear e incluso defender trabajos alienantes, sufrimiento 

infinito en todas las cadenas de producción, violencia institucional. Nos encadenan a una 

alimentación insípida y tan pobre en nutrientes y antioxidantes que nuestras sociedades 

sobrealimentadas sufren de mala alimentación. 

Nuestra alimentación debería ser nuestra primera medicina, no una de las principales 

causas de enfermedad y mortalidad. Puede que la forma en que la cultivamos sea nuestro 

remedio principal. 

La lista de preguntas se impone: ¿por qué envenenarnos? ¿Cómo podemos hablar de 

soberanía nacional sin soberanía alimentaria? ¿Cómo llamarnos democracia sin poder 

alimentar a nuestra propia población? ¿Quién, en ese caso, tiene realmente el poder, el 

Estado o la industria agroalimentaria, farmacéutica y financiera? ¿Podemos sentirnos 

seguros dejando nuestra propia supervivencia alimentaria en manos del agronegocio? 

Y, sobre todo, ¿qué podemos hacer? 

 

El poder de ser justos 

 

¿Por qué no simplemente reapropiarnos de los saberes y habilidades relacionados con 

nuestra alimentación? Arremangarnos. Aprender, aprender más. Y volver al jardín. 

No se trata de una vaga utopía, la historia ha demostrado que las personas particulares 

podían producir hasta la mitad de la alimentación de toda una nación. Durante la Segunda 

Guerra Mundial, en Inglaterra y Estados Unidos, decenas de miles de huertos privados 

sostuvieron el esfuerzo bélico y alimentaron a las familias. 



JOALA 
 

15 
 

Se trata de salir de la posición de desesperación-en-el-fondo-del-sofá y retomar el poder 

sobre nuestras vidas. Volver a ser actores, pero olvidando por una vez el querer dominar. 

Recuperar, como seres humanos, un lugar justo y beneficioso que tienda hacia la 

abundancia y lo vivo. 

Porque un jardín es un acto político en el sentido más noble: se trata de cuidar a la 

comunidad de los seres vivos, vegetal, animal y humano unidos. Y de retomar el poder 

sobre aspectos fundamentales: alimentarse, curarse, cuidar. Si comprendemos las lógicas 

del mundo vivo y de la abundancia, si las aplicamos, surge un aspecto aún más profundo: 

recibir mucho es aprender a dar. Es tener menos miedo a lo desconocido y al cambio. La 

hospitalidad y la generosidad forman parte del jardín. Lo vivo no excluye, incorpora, se 

diversifica, acepta. 

La abundancia nos enseña a dar, pero también a recibir. 

En las próximas décadas, el fuego y el agua, en exceso o en escasez, remodelarán los 

flujos de la población mundial. ¿Llegaremos a acoger refugiados climáticos o a 

convertirnos en ellos? Lo desconocido conduce a lo posible, pero mejor partir hacia ese 

futuro incierto con los bolsillos llenos de semillas y saberes, de jardines resilientes y 

abundantes en cada esquina.  

Hoy, justo hoy, todo es posible. 

 

El síndrome de Frankenstein 

 

Tenemos en nuestras manos las reglas del juego. Son fáciles de decir. 

Un regalo casi absoluto, un movimiento continuo hacia la abundancia y una 

interconectividad tan profunda que es imposible saber dónde comienza y termina cada 

sistema y cada organismo. Y, como una evidencia, dejar el medio más fértil después de 

cada ciclo. En el jardín, pero también en las empresas, en nuestras relaciones, como en 

cada uno de nuestros actos. Todo un sistema que revisar, tantas posibilidades por 

imaginar. 

Podemos hacer como si no entendiéramos, rechazar esta evidencia y seguir mutilando los 

sistemas vivos, y con ello las posibilidades de la supervivencia humana. 

No aceptar jugar según las reglas del juego, cuando las conocemos, se convierte en una 

patología grave, autodestructiva. Un monstruoso síndrome de Frankenstein que 

podríamos definir así:  

Cualquier tipo de actividad industrial, extractiva, de cultivo o cría artificial que no 

tenga en cuenta las leyes fundamentales de lo vivo. Cualquier actividad que no 

tenga como base la sistemicidad del dar. Como esas plantas que dependen de 

sistemas de abundancia, forzadas a crecer en tierras empobrecidas. Los 

monocultivos de árboles implantados tras la tala rasa de bosques diversos. Las 

crías de animales que impiden el ciclo de retroalimentación positiva de la 

perturbación y el establecimiento de su equilibrio social. El empobrecimiento o la 

manipulación genética. Pero también toda producción que empobrece los suelos, 



JOALA 
 

16 
 

las interacciones entre los seres vivos. Todas las que contaminan o generan 

residuos. 

 

El océano al principio y en el centro del mundo 

 
Vivimos en un planeta compuesto en su mayor parte por mares, con solo un 30 % de 

tierras emergidas. Nuestros ancestros más remotos salieron de las aguas saladas hace 

millones de años y el sutil equilibrio de nuestros cuerpos aún lleva esa marca. Las tierras 

viven y se desarrollan gracias a la bendición discreta y silenciosa de esas inmensidades 

de agua, vivas y habitadas. 

 No hay jardín, no hay posibilidad sin el respeto profundo de los equilibrios de los abismos 

y los valles submarinos. No hay vida compleja y diversa en la tierra sin las interacciones 

del número infinito de especies vivas bajo el bosque de las olas. Incluso viviendo lejos de 

las costas, estamos conectados con ellas. Los ciclos de los arroyos y las aguas 

subterráneas, la lenta respiración de los árboles que llama a la lluvia y el flujo de los ríos. 

Y el agua que nos atraviesa: todo es valioso.  

Esa agua que nos lleva hasta en el nacimiento, que nos constituye y nos da vida día tras 

día, esa agua viene del comienzo del mundo. Ha dormido en los glaciares, ha excavado 

cada cueva gota a gota, ha atravesado a todos nuestros ancestros y un número incalculable 

de vidas. Esa agua ha hecho todas las tormentas y el rocío de cada mañana. Hace 100.000 

años como hace 10 siglos, como la lluvia de hoy y la de pasado mañana, difunde 

incansablemente la vida. 

El océano es inmenso, pero no puede soportar todo. Contra el don de la vida, la 

contaminación, el desprecio, los desechos y la química no son tolerables. 

La gratitud no es una opción para cumplir con ella. La gratitud es una fuerza fundamental. 

El reconocimiento es la semilla del amor. La gratitud, el reconocimiento y el amor son las 

únicas respuestas aceptables a la vida. Recibimos sin cesar y podemos dar. 

 

Somos familia 

 

Las investigaciones científicas hablan de una primera unidad de vida de la cual deriva 

toda la vida en la Tierra, en todas sus formas. L.U.C.A., Last Universal Common 

Ancestor, el último ancestro común universal. Tenemos en común, por lo tanto, al menos 

un 30 % de nuestros genes con la totalidad del mundo vivo. Desde las remolachas hasta 

los osos polares, del plancton al tomate. La biología nos hace primos hasta lo más 

profundo de nuestros genes. La biología nos impone a través del cuerpo esta 

interdependencia profunda. Somos todos parientes, todos interconectados en un 

gigantesco meta superorganismo impermanente y compuesto, siempre orientado hacia la 

abundancia. 

 



JOALA 
 

17 
 

 

Navegamos hacia lo desconocido, pero lo desconocido da espacio y posibilidades. 

Tenemos todo por inventar. Todo por remodelar respetando las leyes que la biología nos 

impone. El camino que conduce al amor no es tan complicado. Pasa por el 

reconocimiento, la creatividad y el gozo. Mucho más allá de las siete próximas 

generaciones, debemos actuar y pensar hoy para los próximos 3000 años. 

 

El mundo vivo es poderoso. 

Somos parte de ese mundo vivo y todo nos es posible. 

 

 

 


